## <u>මූලික පටිච්චසමුප්පාද දේශනාවකට උපකාරක වන දහම් කරුණු</u> <u>පෙළගැස්වීමකි.</u>

1 ජීවත්වීම කියන විදහමාන අත්දැකීම අපිට දැනෙන්නේ කොහොමද? නානා විධ වූ සිතිවිලි, හැඟීම් වලින් තමයි අපට ජීවත්වීම කියන ධර්මතාවය (කාරණා) දැනෙන්නේ වැටහෙන්නේ.

> උදාහරණ - ආදරය ,කරුණාව, මෛතුිය, සුඛ වේදනාව ද්වේශය, ලෝභය , වෛරය, දුක්ඛ වේදනාව,ඊර්ෂ්නව,කම්මැලිකම

ඉහත ආකාරයේ සිතුවිලි, හැඟීම් කොපමණ තිබුණත් ඵලයක් නෑ. ද<u>ුනෙන්නේ නැත්නම්</u> , <u>දැන ගන්නේ නැත්නම්</u>. මෙම සිතිවිලි, හැඟීම් දැන ගැනීම කියන කාරණය සත්ව විෂය සඳහා පොදු වූ ධර්මතාවයක් බව සාමාන දැනුමට අවබෝධ වන දෙයක්. සිතුවිලි හැඟීම් භාෂාවකින් තොරව ඇසුරු කළ හැකි ධර්මතාවයක්. දියුණු සත්වයන් සිතිවිලි, හැඟීම් පුකාශ කිරීම සඳහා භාෂාවක් භාවිත කරනවා. භාෂාවත් හැඟීමත් කියන්නේ අහසට පොලව තරම් වෙනස් කාරණා දෙකක්.

2.අප දන්නා ආකාරයට දැනගැනීම හා සිතිවිලි/හැඟීම් අතර වෙනස කුමක්ද?

කෙනෙකුට නිදිය ගත්විට, සිහිසුන් වී සිටින විට, හැඟීම් සිතිවිලි පුකාශනය ඉතා දුර්වලයි. ජීවමාන භාවය සම්පූර්ණයෙන්ම නැති වෙලා නෑ. එක්තරා අපුකට දැන ගැනීමක් නිබෙනවා. ජීවමාන භාවය ඉතා පුකට වන්නේ සිතිවිලි හැඟීම් දැන ගැනීම තුළින්. එසේ නම් ජීවමාන භාවයත්, සිතිවිලි /හැඟීම් කියන්නෙත් ධර්මතා දෙකක් බව පැහැදිලියි.

ඉහත කාරණා දෙක පිළිබඳ. තුන් කාලයේම ගැඹුරුම පරමාර්ථ විගුහ ඉදිරිපත් කරන්නේ අපගේ සර්වඥයන් වහන්සේයි. එම විගුහය වෙනස් නොවන සදාතනික විගුහයක්. අපි එම උත්තරීතර දේශනාවට අනුව ඉහත දැක්වූ දැනගැනීම හා සිතුවිලි/ හැඟීම් නැමති කිුියාවලිය පිළිබඳ අවබෝධ කරගනිමු.

3. සර්වඥයන් වහන්සේගේ දේශනාව අනුව දැනගැනීම හා සිතිවිලි/හැඟීම් අතර වෙනස කුමක්ද?

දැනගැනීම සිතිවිලි /හැඟීම් විඤ්ඤාණය, සිත, චිත්තය, මනස - 01

චෛතසික (සිත සමග උපදින වෙනත් කිුයා)- 52 නාම ස්කන්ධ

සර්වඥයන් වහන්සේගේ දේශනාව අනුව චිත්තය හා චෛතසික සම්පුයුක්ත කිුයාවලියක්. සම්පුයුක්තයි කියන්නේ වෙන්කළ නොහැකි බවයි. චිත්තය හා චෛතසික එකටම පෙර පසු නොවීම, එකම භූමියේ උපදින ධර්මතා.

මුලික වශයෙන් චෛතසික ආකාර තුනක් තියෙනවා

- කුසල චෛතසික ( පුණෳ හැඟීම් ) 25 1
- අකුසල චෛතසික (අපුණෘ හැඟීම් ) 14 *11*
- අනෳසමාන චෛතසික 13 *111*

චෛතසික සම්පුයුක්ත නය කුමය

සිත+අනෳසමාන චෛතසික+කුසල චෛතසික - 21

සිත+අනෳසමාන චෛතසික+අකුසල චෛතසික - 12 චිත්තෝත්පාදයන් (89)

4. චිත්ත චෛතසික හට ගන්නේ කොහේද? කොපමණ ආයුෂයක් තිබෙනවාද?

චිත්තෝත්පාද හටගන්නේ, උපදින්නේ ඇස,කණ, නාසය, දිව, කය ආදී පුසාද භූමී (සළායතන) හෙවත් අජ්ජත්තික රූප ඇසුරු කරගෙනයි. රූප (වර්ණ), ශබ්ද ,ගන්ධ,රස, පොට්ඨබ්බ ආදී ධර්මතා හෙවත් බාහිර රූප පුධානව උපකාර වෙනවා මෙම චිත්තෝත්පාද හට ගැනීම සඳහා, පුතු සපයන මෙම ධර්මතා රූප ලෙස(28) හඳුන්වනවා.

එසේනම් ජීවත්වීම කියලා කියන්නේ නාම හා රූප ධර්මතා දෙකක පහළවීමක් හට ගැනීමක්. මෙම නාමරූප වලට තිබෙන්නේ ඉතාමත්ම කෙටි/කුඩා ආයුෂයක්.වහා ඉපදිලා වහා නැතිවන සුළු ධර්මතාවන්. ධර්ම නියාමයන්ට අනුකූලවයි මෙම නාමරූප ධර්මතා හටගන්නේ.පුසාද භූමි (සළායතන) ඇසුරුකරගෙන මුළු ශරීරයේම චිත්තෝත්පාද හට ගන්න පුළුවන් වුනත් එක මොහොතක පහළවන්නේ එක ස්ථානයකම පමණයි. එම පහළ වූ ධර්මතාවය (නාම රූප) නැති වෙලාමයි තව තැනක උපදින්නේ.

5.සත්ව ශරීරයක චිත්තෝත්පාද උපදින ආකාරය

මේ ආකාරයට චිත්තෝත්පාදයක් කියන්නේ <u>ධර්මතා සමූහයක්</u> (ස්කන්ධ) සම්පුයුක්තව (වෙන්නොකළහැකි ආකාරයට) පහළවීමයි. පංචස්කන්ධයක් පහළ වෙනවා කියන්නේත් චිත්තෝත්පාදයක් පහලවීමමයි.

```
රූප (රූපස්කන්ධය) —-- පුසාද රූප පුමුඛ රූපයෝ / ආරම්මණ රූප (රූප 28)
වේදනා (වේදනාස්කන්ධය) —-- චෛතසික 52/1
සංඥා (සංඥාස්කන්ධය)---- චෛතසික 52/1
සංඛාර (සංඛාරස්කන්ධය) —-- චෛතසික 52/වේදනා, සංඥා හුැර ඒ මොහොතේ
චිත්තෝත්පාදයේ යෙදෙන සියළු චෛතසික
විඤ්ඤාණ (විඤ්ඤාණස්කන්ධය)------ විඤ්ඤාණ(89/1)
```

## 6. පංචස්කන්ධය හා පංචඋපාදානස්කන්ධය

පංචස්කන්ධය බොහෝ සෙයින් හේතු වී පංචඋපාදානස්කන්ධයක් සමුදය වන බව පෙනේ. පංචස්කන්ධය ඡන්ද රාගයෙන් බැඳුනු කල පංචඋපාදානස්කන්ධය උපදී.

```
පංචස්කන්ධය—----- පුසාද රූප (පුකටයි)+වේදනා+සංඥා+සංඛාර+විඤ්ඤාණ
පංචඋපාදානස්කන්ධය—---අරමුණු රූපය (රුප්පනය)+වේදනා+සංඥා+සංඛාර+විඤ්ඤාණ
```

නවඋපත/ පුතිසංධිය යනු පංචස්කන්ධයක් ලෙස සිතන්න. අරමුණකට ඡන්දරාගයෙන් බැඳීම යනු පංච උපාදානස්කන්ධයක් හටගැනීමකි. වැදගත්—- <u>පටිච්චසමුප්පාද දේශනාවකදී</u> පංචස්කන්ධයක් කුමිකව පංචඋපාදානස්කන්ධයක් බවට පත්වන ආකාරය විදහාමාන වේ. (සඞ්ඛිත්තෙන පඤ්චුපාදානක්ඛනිධා දුක්ඛා) ස්කන්ධ දේශනාවකදී —-- රූප (රුප්පනය)+වේදනා+සංඥා+සංඛාර+විඤ්ඤාණ සෘජුව පංච උපාදානස්කන්ධයක සමුදයක් ගැන දේශනා කරයි.

ඉහත කාරණා සම්පින්ඩනය කළහොත් ජීවත්වීම යනු පංචස්කන්ධයන් පංච උපාදානස්කන්ධයන් හට ගැනීමකි, පහළවීමකි, සමුදය වීමකි. සර්වඥයන් වහන්සේ දුක ලෙස වදාරා තිබෙන්නේ ස්කන්ධයන්ගේ පහළවීමයි. ස්කන්ධයන්ගේ පහළවීම අහේතුකව හෝ කාගේ හෝ බලපෑමකින් සිදුවන්නක් නොව, ඒ ඒ ස්කන්ධයාගේ පුතුන ශක්තියෙන්ම සිදුවන්නකි. ඒ ඒ ස්කන්ධයන්ගේ, පරමාර්ථයන්ගේ (නාම රූප) පුතන ශක්තිය අනෙකාට ලබා දී ම අනෙකාගේ පුතන ශක්තිය ඒ ඒ ස්කන්ධයන් ලබාගෙන සාමූහික පුතනයෙන් උපදින ධර්මතාවයෝය. මෙම කිුියාවලියේ පුධාන කොටස් දෙකකි. ඒවා නම් හේතු සහ ඵලයන්ය. හේතු යනු පුතන ශක්තියයි ,ඵලය යනු උපදින යමක් ඇද්ද එයයි.

අද දින මාතෘකාව වන පටිච්චසමුප්පාදය නමැති පැනවීමේ තේරුම වන්නේ පුතු<u>ත</u> <u>ශක්තිය ලබාදී, යම් ධර්මතාවයක් බිහි කළ හැකි ධර්මය, පටිච්චසමුප්පාද</u> <u>ධර්මයකි.</u> දුකක සම්භවය සිදුවන විට පටිච්චසමුප්පාද අංග දොළහකින් (12) සර්ව සංගුහික දේශනාවක් ලෙස සර්වඥයන් වහන්සේ දේශනාව කරන ලදි. අංග දොළහට ඇතුලත් වනුයේ ඉහත කියන ලද නාම පනස් තුන ( චිත්ත 1+ චෛතසික 52) හා රූප විසි අටයි.

අංග 12

අවිදහ, සංඛාර, විඤ්ඤාණ, නාමරූප, සළායතනය, ඵස්ස, වේදනා,තණ්හා, උපාදාන, භව, ජාති, ජරාමරණ

7. ජීවත් වීම යනු ගැඹුරින් සලකා බැලීමේදී මරණයද, උපතද, ජීවත්වීමද, නැවත මරණය හා නැවත ඉපදීම පංචස්කන්ධයාගේම සමුදයවීමකි, හටගැනීමකි. මෙම සත්ත්වයාගේ සසර නැමැති පැවැත්ම පංචස්කන්ධයාගේ සමුදයක් බව සතෳයකි. හේතුඵල දහමට අනුකූලව පංචස්කන්ධයාගේ සමුදය, හටගැනීම, දුක්ඛ සම්භවයක් ලෙස සර්වඥයන් වහන්සේ දේශනා කරන ලදී. සතෙක් - පුද්ගලයෙක් සසර ගමනේ සැරිසරන ධර්මතාව සර්වඥයන් වහන්සේ පෙන්වා දී තිබෙන්නේ දුකක සම්භවයක්, සමුදයක් ,ඉපදීමක් ලෙසයි.



\*\*\*\*\*

චිත්තෝත්පාදයක් හෙවත් පංචස්කන්ධයක් හට ගැනීමේදී, ස්කන්ධයෝ හෙවත් නාමරූප ධර්මතා එකිනෙකට පුතෳවීමෙන් පුතෙෳන්ත්පන්න (හටගත්) වූ ඒ ඒ ධර්මතා පහළ වී නිරුද්ධ වෙනවාත් සමඟ <u>නැවත පංචස්කන්ධයක් ඉපදීමට අවශෳ පුතෳ ශක්තීන් ඊළඟ</u> <u>චිත්තෝත්පාදයට ලබා දීම සිදුවේ.</u> මේ ආකාරයට පටිච්චසමුප්පාදය එක සිතක හා සිත් අතර ලෙස ආකාර දෙකකින් සිදුවන බව පැහැදිලි වේ. එක සිතක සිදුවන පටිච්චසමුප්පාදය හෙවත් ඒකචිත්තක්ෂණික පටිච්චසමුප්පාදය හා සිත් අතර සිදුවන පටිච්චසමුප්පාදය හෙවත් නානා චිත්ත පටිච්චසමුප්පාදයයි. සූතු පිටක දේශනාවන්හි පෙන්වා දෙන්නේ නානාචිත්ත පටිච්චසමුප්පාද කුමයයි. 8.ඉහත ගැඹුරු හේතුඵල දහම හෙවත් පටිච්චසමුප්පාදය තේරුම් ගැනීම උදෙසා පහත දක්වන උපමාව යොදා ගන්න.

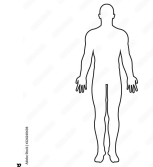
## ගසක පැවැත්ම



පුධාන හේතු බීජය පස ජලය වාතය ආලෝකය පොහොර ..... අපුධාන හේතු සෘතුව ගුරුත්වය සොයානොගත් හේතු

····

දුකක සම්භවය ( සත්ව පැවැත්ම)



<u>පුධාන හේතු (අංග 12)</u> අවිදහා

සංඛාර විඤ්ඤාණ නාමරූප සළායතන එස්ස වේදනා තණ්හා උපාදාන

භව ජාති

ජරාමරණ

<u>අපුධාන හේතු</u>

••••

<u>සොයානොගත් හේතු නැත</u> පරිපූර්ණ දේශනාවකි.

අපගේ ජීවිත අත්දැකීම් අනුව, ගසක් නොසිඳ පරම්පරාවක් ලෙස පැවැත්වීම පිළිබඳ යම් අදහසක්, දැනුමක් අපට ඇත. අපිට පුකටව දැනෙන්නේ පුධාන හේතු නිසා ගසෙහි පැවැත්ම හට ගන්නා බවයි. නමුත් අපුකට හේතුද, නොදන්නා හේතුද ඇති බව වැටහේ. පුධාන හේතුන් නොසිඳ පවතින තාක් කල් ගසෙහි පැවැත්ම සිදුවේ. එම හේතු වෙනස් කරන කල්හි ගසෙහි පැවැත්මට බාධා පැමිණෙන බව පැහැදිලිව වටහාගන්නට පුළුවන්. සම්පූර්ණයෙන්ම ගස මරා විනාශ කර දැමීමට නම් පුධාන හේතුවක් පමණක් සම්පූර්ණයෙන්ම ලබා නොදීමෙන් කළ හැකි බවට අවබෝධ කළ හැක. නමුත් අපුධාන හේතු කොතෙක් වෙනස් කළද, සම්පූර්ණයෙන්ම ගස විනාශ කළ නොහැකි බව වැටහේ.

පුධාන එක් ඉහේතුවක් පමණක් සපයා නොසිටීමෙන් කුමිකව ගහ සම්පූර්ණයෙන්ම විනාශවන බව සතුපයකි.

වෙන වෙනම හේතු වශයෙන් යෙදී, ගස නැමති ඵලය විදසාමාන වුව ද, එම ඵලය හේතුවලින් වෙනස් වූවකි. ගසකින් නැවත වෙන වෙනමම එම හේතුන් වෙන් කළ නොහැක. හේතු සම්භූතයෙන් ම ඵලය ගොඩනැගේ. හේතු එකකි ඵලය තවත් එකකි. හේතු විදසාමාන නොවේ නම් ඵලයද විදසාමාන නොවේ. හේතු නැති කළහොත් ඵලය ද නැති වෙයි. මේ ආකාරයේ නුවණක් අපට මෙම උදාහරණයෙන් ගත හැකි.

මෙම ගස නමැති ඵලය විදහාමාන කරන්නා වූ හේතු ගැන සලකා බලන කල්හි, එම එකිනෙක ආවේණික හේතුන්ද, වෙනත් හේතුන්ගේ ඵලයක් බව දැනගත යුතුය. එබැවින් හේතුවත් ඵලයත් සංකල්පිතයක් (සිතේ උපදවා ගත්) ලෙස වෙන් කළ හැකි වුවත් එහි පුයෝගික භාවයක් නැත. හේතුවත් ඵලයත් වෙන්කළ නොහැක්කකි. හේතුඵල කිුුයාවන් මඟින් ගසේ පැවැත්ම සිදුවන බව අවබෝධ කළ යුත්තකි.

මේසේ ගසේ පැවැත්ම සිදුවන කල්හි අනාගතය සදහා බීජ නිෂ්පාදනය කුමිකව සිදුවේ. ගස පවත්වන හේතූන්ගෙන්ම බීජ නමැති ඵලයද හට ගනියි.බීජය ගැන කතා කරන විට බීජයේ පැලවීමේ ගුණය ඉතාමත්ම සියුම් ධර්මතාවයකි. ගසේ සම්මත පැවැත්ම තිබියදී බීජයේ පැළවන ගුණය පමණක්ම විනාශ කළ හැකි බව විදහ විෂය මගින් තහවුරු වේ. බීජයේ භෞතිකත්වය එසේම තිබියදී පැලවන ගුණය පමණක් විනාශ කළ හැකි බව සතහයකි. ගසට අදාල හේතුඵල කිුයාවලිය ඉතාමත්ම සංකීර්ණ කිුයාවලියක් බව හැගේ.බීජයට අදාළව පවතින හේතුඵල කිුයාව, ඉතා සියුම්ව අවබෝධ කරගැනීමෙන්, බීජයේ සියුම් පැළවන ගුණය් විනාශ කළ හැකි බව සතහයකි. එමගින් ගහේ පැවැත්ම නතර කළහැකි බව පිළිගත හැක.

මෙසේ මෝරන ලද ගසක, බීජ හට ගන්නා ආකාරය මෙන්, සත්වත්වය හෙවත් සළායතන මෝරා බාහිර අරමුණු ගන්නා කල්හි අවිදහ, තණ්හා, දෘෂ්ටි ආදී සියුම් ධර්මතා හේතුවීම තුළින් <u>භාවයි</u> නැමැති ඵලයක් සාදයි. භාව හේතුවේන් නැවත උපදි. භව නිරෝධ කළහොත් සත්වත්වය හෙවත් සලායතන සමුදය නතර වී දුක නිරෝධවේ.

ගසක බීජයේ පැලවෙන ගුණය ඉතාමත් සියුම් වන්නා සේ, භවය නැමැති ඵලයට සියුම් හේතු වනුයේ අවිදහ, තණ්හා , දෘෂ්ටි ආදී ධර්මතාවෝය. අවිදහ, තණ්හා , දෘෂ්ටි ආදී සියුම් ධර්මතාවයෝ නිරෝධ කළ පසු (නොහට ගන්නා විට) චිත්තසන්තානයේ චේතනා ශක්තියක් (කර්ම) ඉපදුනද, නැවත උපතක් ලබාදෙන ශක්තියක් ඒවායේ නැත. හුදු කිුියා ධර්මයක් පමණකි. ඒවා කිුියා සිත් නම් වේ.

ඉහත විස්තරය අනුව ගසක පැවැත්ම ඉතාමත් සංකීර්ණ විෂයක් වුවද කුමික අවබෝධය තුළින්, හේතු නැති කිරීම හෙවත් සපයා නොසිටීමෙන් ගසක පැවැත්ම සුදුසු අයුරින් වෙනස් කළ හැකි බව විදහමාන සතෳයකි .

මේ ආකාරයට සර්වඥයන් වහන්සේ දුකක සම්භවය, පැවැත්ම පිළිබඳ පුධාන අංග දොළහකින් දේශනා කර ඇති අතර එම අංගයන් කුමිකව දුබල කරමින් සම්පූර්ණයෙන්ම හේතු ලබා නොදුනහොත්, දුකක සම්භවය නිරෝධ කළ හැකි බව දේශනා කර ඇත.

එක් පුධාන හේතුවක් ඉවත් කළහොත් කුමිකව ගස විනාශ වන්නා සේ, පටිච්චසමුප්පාද අංග 12 න් එකක් නිරෝධ කළහොත් අනෙක් සියලුම අංග නිරෝධ වන බව ආර්ය සත¤යකි.

හේතුඵල දහම හෙවත් පටිච්චසමුප්පාදය පිළිබඳ අවබෝධය යනු, හේතුවත් ඵලයත් වෙන්කළ නොහැකි සේ එහි කිුියාව අවබෝධයයි. කිුියාවේ පච්චුප්පන්නභාවය අවබෝධයත් සමඟ හේතුඵල දහම/පටිච්චසමුප්පාදය අකාලික ධර්මතාවයක් බව අවබෝධ වේ. අකාලිකත්වය තුළින් සියලු පුඥප්තින් - මානයන් නිරෝධ වී (හටනොගෙන) නැවත ඉපදීමකට හේතු සියල්ලම නිරෝධ වේ. නිවන යනු මෙයයි නිරෝධයයි .



## දුක්ඛ සම්නවය පව්වුප්පහ්න - ලෝකෝන්නර මාර්ගයෙහි -ඒකවින්නක්ෂණික දාකාර

